


مقدمۀ مترجم فارسی......................................................................................................................... ۹
مقدمۀ شان مایلز............................................................................................................................. ۲۱
شخصیت انسانی......................................................................................................................... ۱۰۱
نیازهای روح................................................................................................................................. ۱۳۵
نـظـم...................................................................................................................................... ۱۴۳
آزادی....................................................................................................................................... ۱۴۵
اطاعت.................................................................................................................................... ۱۴۶
مسئولیت پذیری...................................................................................................................... ۱۴۷
برابری...................................................................................................................................... ۱۴۸
سلسله مراتب.......................................................................................................................... ۱۵۱
افتخار...................................................................................................................................... ۱۵۲
مجازات.................................................................................................................................. ۱۵۳
آزادی عقیده............................................................................................................................ ۱۵۵
امنیت...................................................................................................................................... ۱۶۵
۱۶۵ ................................................................................................................................... مخاطره
مالکیت خصوصی................................................................................................................. ۱۶۶

فهرست مطالب



۸ قدرت کلمات

مالکیت عمومی..................................................................................................................... ۱۶۷
حقیقت................................................................................................................................... ۱۶۸
تحلیل سرکوب............................................................................................................................. ۱۷۳
ایلیاد یا شعر قدرت....................................................................................................................... ۲۰۵
قدرت کلمات............................................................................................................................... ۲۴۷
دوستی........................................................................................................................................... ۲۶۹



شخصیت انسانی

این مقاله که از بهترین و زیباترین مقالات سیمون وی است در واپسین سال زندگی 
 .۱۹۴۳ بهار  اوایل  و   ۱۹۴۲ زمستان  اواخر  در  یعنی  درآمد،  نگارش  به  او  کوتاه 
عدالت»۱  حق.  غیرشخصی.  شخص.  «جماعت.  عنوان  مقاله  این  دست نوشتۀ 
به  ویشی  منطقۀ  از  گریختن  از  پس  که  را  والدینش  به تازگی  او  زمان  آن  در  دارد.  را 
نیویورک آمده بودند ترک کرده و به انگلستان رسیده بود. همان طور که نامۀ زیر نشان 
چه  او  اثر  به  آزاد  فرانسۀ  نهضت  در  مافوقش  مقامات  نمی دانست  اصلاً  او  می دهد 
واکنشی نشان خواهند داد. بااین حال، انگلستان او را مجذوب خود ساخته بود. او با 

دلگرمی فراوان می نویسد:

عزیزانم،
که  خوشحالم  خیلى  کردم.  دریافت  بودید  فرستاده  آر.  خانم  آدرس  به  که  را  نامه اى 
مى شنوم شادمان هستید، هرچند نمى توانم باور کنم ... بهار است و در میدان هاى لندن 
درخت ها شکوفه هاى صورتى داده اند. لندن پرُ از میدا ن هاى کوچک زیبا است. اما من غرق 
کار هستم و زیاد لندن را نمى بینم. ابداً منظورم این نیست که بیش از حد کار مى کنم. اما 
خستگى، وقت و بى وقت کارم را متوقف مى کند و ناچار مى شوم براى تجدید قوا استراحت 
کنم؛ ولى در همین زمان هاى استراحت هم زیاد بیرون نمى روم. مى گویید اطمینان دارید 
تأثیرى  مى دهم  انجام  آنچه  که  ندارم  باور  هیچ  حقیقتاً  اما  است؛  موفقیت  قرین  کارم  که 

1. Collectivity. Person. Impersonal. Right. Justice



۱۰۲ قدرت کلمات

داشته باشد. زیرا این تأثیرگذارى به عوامل ناشناختۀ بسیارى بستگى دارد. نمى توانم وارد 
دوران  در  آنچه  از  بخشى  بگویید  اىِ.  به  نازنین اند.  بى نهایت  دوستانم  شوم.  جزئیات 

هم نشینى با تو دربارة گروه هاى این جا به من گفته مى شد کاملاً نادرست بود ... .

بااین حال، هم قطارانش در نهضت فرانسۀ آزاد به این اثر او نیز، همچون بسیاری 
مطالب دیگر که در آن زمان می نوشت، روی خوش نشان ندادند. آن ها انتظار داشتند 
او دربارۀ «امور ملموسی همچون مشکلات اتحادیۀ اصناف» بنویسد. درواقع او نیز 
دقیقاً داشت همین کار را می کرد، اما رویکردش به موضوع با آنچه آن ها از او توقع 

داشتند از اساس متفاوت بود.

«برایم اهمیتی نداری.»۱ هیچ کس نمی تواند بدون رفتار بی رحمانه و لطمه زدن به 
عدالت این کلمات را خطاب به فردی دیگر بگوید.

مهرآمیز  گفت وگویی  در  کلمات  این  چه بسا  ندارد.»  اهمیتی  برایم  تو  «شخص۲ 
دو  آن  دوستی  دامن  بر  گردی  کوچک ترین  آن که  بی  بروند  کار  به  دوست  دو  میان 

بنشیند.
به همین ترتیب متصور است که کسی بدون تحقیر خویش بگوید «شخص من به 

حساب نمی آید»، اما نمی تواند بگوید «من به حساب نمی آیم».
این ثابت می کند که در فرهنگ لغاتِ آن جریانِ فکریِ مدرن که شخص گرایی۳ 
نامیده می شود نقصی وجود دارد. و وجود خطای فاحش لغوی در این حوزه یقیناً از 

وجود خطایی فاحش در اندیشه خبر می دهد.

 La Table Ronde در انتشارات «La Personalité humaine, le juste et l'injuste» ۱. این مقاله با عنوان
(دسامبر ۱۹۵۰)  و با عنوان «La Personne et le Sacré» در Ecrits de Londres چاپ شد [ر. ریس].

۲. دلالت های کلمۀ فرانسوی «personne» [شخص] را نمی توان کاملاً در یک کلمۀ انگلیسی گنجاند. در 
این زمینۀ متنی، منظور سیمون وی از «شخص» با پیش رفتن در متن مقاله روشن تر خواهد شد، و همین طور 

معنای تحقیرآمیزی که از واژۀ «personality» [شخصیت] در نظر دارد.
3. personalism



شخصیت انسانی ۱۰۳

در هر انسان چیزی مقدّس وجود دارد، اما آن چیز شخص او نیست. شخصیت 
انسانی هم نیست. آن چیز مقدّس همین انسان است؛ نه بیش و نه کم.

رهگذری را در خیابان می بینم. دستانی بلند دارد، چشمانی آبی و ذهنی که من به 
افکارش دسترسی ندارم، و چه بسا افکاری پیش پا افتاده باشند.

او.  درون  انسانی  شخصیت  نه  و  اوست  شخص  نه  است  مقدّس  برایم  آنچه 
بلکه خود اوست. او در کلیتش. بازوها، چشم ها، افکار و همه چیزش. لمس کردنِ 

هرچیزی از این کل به شدت مرا دچار عذاب وجدان می کند.
چشم هایش  می توانستم  به راحتی  بود،  مقدس  برایم  انسانی اش  شخصیت  اگر 
آن  در  می داشت.  را  انسانی  شخصیت  همان  قبل  مثل  هم  نابینایی  در  در بیاورم.  را 
صورت اصلاً متعرض شخصِ نهفته در او نشده بودم. چیزی جز چشمانش را نابود 

نکرده بودم.
چیست.  انسانی  شخصیت  به  احترام  از  منظور  که  گفت  بتوان  است  محال 
از  بسیاری  زیرا  کرد.  تعریف  کلمات  با  را  آن  نمی توان  که  نیست  این  فقط  موضوع 
را  انسانی  شخصیت  به  احترام  اما  دارند.  را  وضع  همین  نیز  روشن  کاملاً  ایده های 
حتی نمی توان فهم کرد. نه می توان آن را تعریف کرد و نه می توان با عملکرد پنهان 

ذهن آن را جدا و بررسی کرد.
اخلاق  برای  معیاری  مقام  به  غیر قابل فهم  و  تعریف ناپذیر  مفهومی  برکشیدن 

عمومی، به معنی در گشودن به روی انواع استبداد است.
مفهوم حقوق، که به سال ۱۷۸۹ در جهان مطرح شد، به علت نارسایی ذاتی اش 

نتوانسته است نقشی را که به آن داده شده بود ایفا کند.
ترکیب کردن دو مفهوم نارسا و سخن گفتن از حقوق شخصیت انسانی هم ما را به 

جایی نخواهد رساند.
دقیقاً چه چیزی مرا از درآوردن چشمان آن مرد بازمی دارد، اگر اجازۀ چنین کاری 

را داشته باشم و فکرش به خاطرم خطور کرده باشد؟
هرچند کلیت وجود او برایم مقدّس است، چنین نیست که او از هر نظر و از هر 
دیدگاهی مقدّس باشد. مقدس بودنش به سبب داشتن بازوهای کشیده، چشمان آبی 



۱۰۴ قدرت کلمات

یا افکار پیش پا افتاده نیست. یا به این سبب که مثلاً دوک یا رفتگر است. هیچ یک از 
این ها مانعِ کار من نخواهند شد.

چیزی که مانع کارم می شود این است که می دانم اگر چشمان کسی را درآورند، 
روحش از این فکر که به او آسیب وارد شده است جریحه دار خواهد شد.

امید  این  تزلزل ناپذیر،  به شکلی  و  گور  تا  گهواره  از  انسانی،  هر  دل  اعماق  در 
بوده  شاهدش  یا  شده  متحمل  شده،  مرتکب  که  گناهانی  همۀ  به رغم  که  دارد  وجود 
است، خیر در انتظار او خواهد بود و نه شر. این است آنچه بیش از هرچیز دیگر در 

وجود هر انسانی مقدّس است.
خیر یگانه منشأ امر مقدّس است. جز خیر و آنچه مربوط به آن است هیچ چیز 

مقدّسی وجود ندارد.
عمیق  انتظار  این  به  ربطی  می کنیم  انسانی مان  حقوق  احقاق  برای  که  تکاپویی 
و کودکانه و پایدار قلبی برای خیر ندارد. انگیزه ای که پسری کوچک را وامی دارد با 
حسادت مراقب باشد که قطعۀ بزرگتری از کیک نصیب برادرش نشود از جایگاهی 
بسیار سطحی تر در روح نشئت می گیرد. واژۀ عدالت بسته به این که به کدام یک از 
این دو سطح اشاره داشته باشد دو معنای متفاوت  دارد. فقط سطح نخست است که 

اهمیت دارد.
نیز  مسیح  خود  که  برآید  کودکانه ای  فریاد  آن  آدمی  دل  اعماق  از  که  بار  هر 
نتوانست از برآوردنش خودداری کند که «چرا آزار می بینم؟»، یقیناً بی عدالتی در کار 
است. زیرا اگر، آن طور که اغلب پیش می آید، این فریاد صرفاً نتیجۀ سوء فهم باشد 

آن گاه بی عدالتی از کافی نبودن تبیین نشئت می گیرد.
به  بسته  یا  خُلق شان  به  بسته  است،  فریاد  این  مسبب  ضربات شان  که  کسانی 
موقعیت، انگیزه هایی گوناگون دارند. برخی از این فریاد حظ وافر می برند؛ و گروهی 
دل  خلوتِ  در  تنها  که  خاموش  است  فریادی  زیرا  نمی شنوند.  را  آن  اصلاً  دیگر 

طنین انداز می شود.
دوم  حالت  می رسد.  نظر  به  که  است  آن  از  بیش  ذهنی  وضعیتِ  دو  این  قرابت 
ناشی  خودخواهی  از  دوم  حالت  ناشنواییِ  اول  است؛  حالت  از  ضعیف تر  نسخه ای 



شخصیت انسانی ۱۰۵

هیچ چیز  می کند.  تولید  آشکار  رضایتی  فی نفسه  و  است  طبع  مطبوع  زیرا  می شود 
به جز ضرورت مادی و وجود انسان های دیگر در اطراف مان بر سر راه ارادۀ ما مانع 
ایجاد نمی کند. هرگونه بسطِ خیالیِ مرزهای اراده وسوسه انگیز است، لذا هر چیزی 
دلیل  این  به  بود.  خواهد  وسوسه انگیز  کنیم  فراموش  را  موانع  واقعیتِ  کند  کمک  که 
است که تحولاتی مثل جنگ یا جنگِ داخلی چنین مستی بخش اند؛ این وقایع زندگی 
انسان ها را از واقعیت تهی می سازد و آن ها را به عروسک های خیمه شب بازی تبدیل 

می کند. و به همین دلیل است که برده داری این قدر برای اربابان خوشایند است.
حیرت  فریاد  شر  ضربۀ  اثر  در  که  دل  از  بخش  آن  رسد  نظر  به  است  ممکن 
برمی آوَرَد در وجود آنان که ضربات بسیاری متحمل شده اند، مثلاً در وجود بردگان، 
فریاد  نمی تواند  دیگر  فقط  نمی میرد؛  تماماً  هرگز  دل  از  بخش  این  اما  است.  مرده 

بکشد و به حالت گنگی و لابۀ دائم می افتد.
و حتی در آنان که هنوز قدرت فریادکردن دارند نیز این فریاد، چه در باطن و چه 
در ظاهر، به ندرت با زبانی روشن ابراز می شود. معمولاً این افراد برای بیان فریادشان 

کلماتی کاملاً نامربوط انتخاب می کنند.
به خصوص که اغلب اوقات آن هایی که احساس می کنند شری به ایشان رسیده 
است کسانی هستند که کمترین مهارت را در هنر خطابه دارند. برای مثال، هیچ چیز 
رئیس  برابر  در  پلیس  ادارۀ  در  بیچاره ای  بینوای  ببینی  که  نیست  این  از  وحشتناک تر 

پلیس که رگباری از سخنان نغز بر سرش می بارد به لکنت افتاده است.
همان  دارد  سروکار  ملأعام  در  بیان  آزادی  با  که  انسانی  قوۀ۱  یگانه  عقل،  از  غیر 
نقطه ای از دل است که علیه شر فریاد برمی آورد. اما از آن جا که آن نقطه از بیان کردنِ 
نظام  یک  به  هرچیز  از  پیش  نمی آید.  کارش  به  آزادی  است،  ناتوان  خویش  منویاتِ 
آموزش عمومی نیاز است که بتواند، تا حد ممکن، آن نقطه را به ابزارهای بیان مجهز 
کند؛ و سپس به حکومتی نیاز است که تأکیدش در آزادی بیان در ملأ عام بر آزادی 
نباشد بلکه بر سکوتی سرشار از توجه باشد، سکوتی که اجازه دهد این فریاد ضعیف 

1. faculty



۱۰۶ قدرت کلمات

و ناگویا به گوش ها برسد؛ و نهایتاً به نهادهایی نیاز است که تا جای ممکن قدرت را 
به دست مردانی دهند که توان و آرزوی شنیدن و فهم این فریاد را داشته باشند.

خود  حفظ  یا  قدرت  کسب  دنبال  به  پیوسته  که  سیاسی  حزبی  که  است  واضح 
در قدرت است در این گونه فریادها جز سروصدا چیزی تشخیص نمی دهد. واکنش 
باشند  توافق  یا  تعارض  در  تبلیغاتش  با  فریادها  این  این که  به  بسته  سیاسی  حزب 
متفاوت است، اما مسلماً هرگز آن توجه دقیق و ظریفی را که لازمۀ فهم معنای این 

صدا است نخواهد داشت.
آلوده  احزاب  نفوذ  به  که  سازمان هایی  درمورد  کمتری،  حد  تا  البته  نکته،  این 
نظام  سلطۀ  تحت  عمومی  حیات  وقتی  دیگر،  عبارت  به  می کند؛  صدق  نیز  شده اند 
حتی  و  اصناف  اتحادیۀ  ازجمله  سازمان ها،  تمام  دربارۀ  نکته  این  باشد،  حزبی 

کلیساها نیز، صدق می کند.
همچنین طبیعی است که احزاب و سازمان های مشابه احزاب متساویاً به این گونه 

وسواس های فکری بی توجه باشند.
لذا وقتی آزادی بیان معنایی جز آزادی تبلیغات برای سازمان های  چنینی نداشته 
از  بهره ای  هیچ  بیان اند  آزادی  سزاوار  که  بشر  روح  از  بخش هایی  تنها  درواقع  باشد، 
در  آنچه  از  بیش  نه  بهره ای  اندک؛  بسیار  است  بهره ای  باشند  داشته  اگر  یا  ندارند  آن 

نظامی تمامیت خواه دارند.
در دموکراسی ای که در آن نظام حزبی بر توزیع قدرت نظارت می کند نیز وضع به 
همین منوال است؛ و این همان چیزی است که ما در فرانسه به آن دموکراسی می گوییم، 

زیرا تا امروز چیزی جز آن نشناخته ایم. بنابراین باید نظام دیگری ابداع کنیم.
به  دهیم،  تطبیق  دیگری  اجتماعی  نهاد  هر  بر  طریق  همین  به  را  معیار  این  اگر 

نتایجی همین قدر آشکار می توان رسید.
این که  نیست.  شخص  آسیب دیدن]  بی عدالتی  از  سنخ  این  [تشخیص  معیار 
شخصی  موضوعی  برآید  دل  اعماق  از  غم  و  حیرت  فریاد  شود  موجب  شر  ضربت 
فریاد  این  برانگیختن  برای  می رسد  او  آرزوهای  و  شخصیت  به  که  آسیبی  نیست. 
است  بی عدالتی  با  روبه روشدن  دردآورِ  احساسِ  فقط  و  همیشه  بلکه  نیست،  کافی 



شخصیت انسانی ۱۰۷

که این فریاد را برمی انگیزد. این فریاد همیشه، در یکایک انسان ها و در خود مسیح، 
اعتراضی غیرشخصی است.

نیستند؛  مهم  آن ها  اما  دارند،  وجود  هم  شخصی  اعتراض  فریادهای  فراوان 
می توانید مسبب هرچقدر از این فریادها که می خواهید شوید بی آن که به هیچ امر 

مقدّسی تعرض کرده باشید.
*

آنچه در آدمی مقدّس است هرگز شخص او نیست بلکه امر غیرشخصیِ موجود 
در اوست. 

هر چیزِ غیرشخصی که در انسان باشد مقدّس است، و جز آن هیچ.
را  کشیش ها  جای  تعجب  کمال  در  دانشمندان  و  نویسندگان  که  ما  دوران  در 
که  می کنند  تصدیق  توجیهی  هیچ  بدون  و  حرف شنوی  نوعی  با  مردم  تودۀ  گرفته اند 
قوای علمی و هنری مقدّس اند. عموماً این را نکته ای بدیهی می شمارند، حال آن که 
ابداً چنین نیست. و اگر نیازی به دلیل احساس شود، دلیل می آورند که بازی آزاد این 

قوا یکی از بزرگ ترین جلوه های شخصیت بشری است.
درواقع این قوا اغلب چیزی بیش از این هم نیستند، لذا به سادگی می توان فهمید 
طرز  این  نتایج  از  یکی  داشت.  می توان  آن ها  از  انتظاری  چه  و  دارند  ارزشی  چه  که 
است:  شده  خلاصه  بلیک۱  ویلیام  هولناک  عبارت  این  در  که  است  نگرشی  تفکر، 
«زودتر از آرزوهای بر نیامدۀ پرستار، کودک را در گهواره اش بکش»۲، یا در نگرشی 
که ایدۀ «عمل بی دلیل»۳ را به بار می آوَرَد. نتیجۀ دیگر این طرز تفکر به وجود آمدنِ 
الاّ  می شود  شناخته  رسمیت  به  ارزشی  و  معیار  ملاک،  هر  آن  در  که  است  دانشی 

حقیقت.

1. William Blake

۲.  به نظر می رسد سیمون وی به جای این تعبیر: اگر امیالت را بکشی انگار که یک کودک را کشته باشی، 
منظور بلیک را این طور می فهمد: اگر میل داری کودکی را بکشی باید چنین کنی. اما نکته ای که می خواهد 

بگوید ربطی به این مثال ندارد [ر. ریس].
3. gratuitous act



۱۰۸ قدرت کلمات

رقم  را  هندسه  ابداع  یا  ایلیاد  رومی،  معماری  گرگوری۱،  سرودهای  که  مردمانی 
ابراز  برای  فرصتی  همچون  خود  فعالیت های  به  سپردند  ما  به  را  میراث  این  و  زدند 

شخصیت نمی نگریستند.
وقتی علم، هنر، ادبیات و فلسفه فقط جلوه هایی از شخصیت افراد شمرده شوند، 
برای  را  شخص  نام  که  گرفته اند  قرار  خیره کننده ای  و  باشکوه  دستاوردهای  هم سطحِ 
مرتبه ای  آن،  از  فراتر  بسیار  مرتبه،  این  از  فراتر  اما  می دارند.  نگاه  زنده  سال  هزاران 
وجود دارد که با مغاکی از مرتبۀ نخست جدا شده است، مرتبه ای که در آن می توان به 

بالاترین چیزها دست یافت، به اموری اساساً بی نام ونشان.
تصادفی  کاملاً  نه  یا  بماند  باقی  می رسند  مرتبه  این  به  که  افرادی  از  نامی  این که 
است؛ حتی در صورتی که از آن ها یادی شود نیز بی نام ونشان خواهند بود. شخصیت 

آن ها ناپدید شده است.
و  غیرشخصی  امور  جایگاه  که  دارند،  قرار  مرتبه  این  در  زیبایی  و  حقیقت 
بی نام ونشان است. این جا قلمرو امر مقدّس است؛ در آن مرتبۀ نخست هیچ چیزی 
مقدّس نیست، مگر به این معنی که مثلاً دربارۀ سبک قلم ضربه های رنگینِ به کار رفته 

در نقاشی ای از عشای ربانی چنین چیزی بگوییم.
آنچه در علم تقدّس دارد حقیقت است؛ آنچه در هنر تقدّس دارد زیبایی است. 

حقیقت و زیبایی امور غیرشخصی اند. همۀ این ها اظهر من الشمس است.
مُهر  اشتباه  این  شود،  اشتباه  دچار  و  دهد  انجام  را  جمع  عمل  بچه ای  اگر 
شخصیت او را بر خود دارد. اگر عمل جمع را کاملاً درست انجام دهد، شخصیتش 

ابداً دخالتی در این عمل نداشته است.
کمال امری غیرشخصی است. شخصیت ما آن بخش از وجودمان است که به 
قلمرو خطا و گناه تعلق دارد. همۀ کوشش عارفان این بوده است که به چنان مرتبه ای 
دَم  از «من»  بتواند  که  باشد  نمانده  باقی  وجودشان  در  بخشی  هیچ  که  یابند  دست 

بزند.

1. Gregorian chant



شخصیت انسانی ۱۰۹

اما آن بخشی از روح که از «ما» دَم می زند بی نهایت از این خطرناک تر است.
*

برای رسیدن به امر غیرشخصی به گونه ای توجه نیاز است که در نوع خود نادر 
ذهنی.  تنهایی  که  جسمی  تنهایی  نه فقط  و  تنهایی؛  در  مگر  است،  دست نایافتنی  و 
انسانی که خود را عضوی از یک جماعت می پندارد، یعنی عضوی از موجودیتی که 

از «ما» دَم می زند، هرگز به این مرحله نمی رسد.
امر  نازل تر  سطوح  از  حتی  باشند  جماعت  یک  از  عضوی  که  انسان هایی 
غیرشخصی نیز محروم می مانند. یک گروه انسانی حتی نمی تواند دو را با دو جمع 
بزند. جمع زدن در ذهنی رخ می دهد که موقتاً وجود تمامی ذهن های دیگر را فراموش 

کرده است.
هرچند امر شخصی و غیرشخصی متضاد یکدیگرند،  میان آن دو راهی هست. 
غیرشخصی  امر  به  رسیدن  برای  نیست.  غیرشخصی  امر  به  راهی  جمعی  امر  از  اما 

نخست باید جماعت به اشخاص جداگانه تجزیه شود.
تنها از این نظر است که شخص نسبت به جمع بهرۀ بیشتری از امر مقدّس دارد.

آن  از  دروغین  تقلیدی  با  را  ما  بلکه  است،  بیگانه  مقدّس  امر  با  نه تنها  جماعت 
می فریبد.

این  و  می دهد؛  نسبت  جماعت  به  را  تقدّس  که  است   خطایی  نامِ  بت پرستی 
را  شخصیت  رشد  که  انسانی  اما  است.  مکان ها  و  زمان ها  همۀ  در  گناه  شایع ترین 
و  است؛  داده  دست  از  به تمامی  را  مقدّس  امر  درک  امکان  نیز  بداند  مهم  امر  یگانه 
نمی توان گفت کدام یک از این دو خطا بدتر است. معمولاً هر دو خطا، با نسبت هایی 
متفاوت، در ذهنی واحد تلفیق می شوند. اما خطای دوم قدرت و دوامی بسیار کمتر 

از خطای نخست دارد.
یا  تمدن  و  بربریت  نبرد  دراصل   ۱۹۴۰ در  فرانسه  و  آلمان  نبرد  معنوی،  حیث  از 
پیروزی  بود.  دوم  خطای  و  نخست  خطای  میان  نبردی  بلکه  نبود،  شر  و  خیر  نبرد 

خطای اول عجیب نیست؛ چون ذاتاً قوی تر است.
در اطاعت شخص از جمع هیچ چیز ننگ آوری وجود ندارد، چراکه این واقعیتی 



۱۱۰ قدرت کلمات

شخص  درواقع  است.  ترازو  در  کیلوگرم  از  گرم  بودن  سبک تر  به  شبیه  مکانیکی 
همیشه، حتی از بابت آن به اصطلاح آزادی بیانش نیز، مطیع جماعت است.

را  هنرشان  دارند  تمایل  همه  از  بیش  که  نویسندگانی  و  هنرمندان  مثال،  برای 
بندۀ  همه  از  بیش  که  کسانی اند  همان  دقیقاً  بشمارند  خود  شخصیت  از  جلوه ای 
سلیقۀ عمومی اند. ویکتور هوگو میان کیش شخصیت و نقشی که به عنوان «پژواکی 
را  حالت  همین  و  نمی دید؛  تضادی  هیچ  می کرد  بازی  مردم]  صدای  [از  پرطنین» 
می توان به شکلی روشن تر در کسانی چون اُسکار وایلد۱، آندره ژید۲ و سورئالیست ها 
مشاهده کرد. همتایان دانشمند این چهره ها نیز به همین شکل بردۀ مُد می شوند، و 
حکم فرمایی مُد در قلمرو علم حتی از بازار کلاه هم جدی تر است. برای این گروه از 

افراد، اجماع متخصصین عملاً نوعی حکومتِ دیکتاتوری است.
از  است،  جماعت  مطیع  امور  ماهیت  به  بنا  هم  و  امر  درواقع  هم  که  شخص، 

هیچ گونه حقوق طبیعی که به نفس خود قابل استناد باشد بهره ندارد.
به درستی گفته اند که در دوران باستان مفهوم احترام به شخص ابداً وجود نداشت. 

مردمان عهد باستان روشن تر از آن می اندیشیدند که چنین فکر آشفته ای را بپذیرند.
امر  قلمرو  به  ورود  و  شخصی  امر  مرتبۀ  از  خود  برکشیدن  با  فقط  انسان 
کند،  چنین  آن که  به مجرد  شود.  خلاص  جماعت  دست  از  می تواند  غیرشخصی 
چیزی در او هست، یعنی بخشی کوچک از روحش، که هیچ امر جمعی قادر نیست 
بر آن مسلط شود. اگر او بتواند خود را به خیر غیرشخصی متصل سازد، به نحوی که 
بتواند از انرژی آن تغذیه کند، در موقعیتی خواهد بود که قادر است در صورت لزوم 
بدون هیچ گونه کمک بیرونی در برابر هر جماعتی بایستد، این نیرویی است کوچک 

ولی واقعی.
بسیار  جماعت  می شود.  تعیین کننده  جزئی  بسیار  نیرویی  که  هست  مواقعی 
که  است  اعمالی  مدیون  را  وجودش  جماعتی  هر  اما  تنهاست؛  انسانِ  از  نیرومندتر 

1. Oscar Wilde 2. André Gide



شخصیت انسانی ۱۱۱

جمع زدن ساده نمونه ای ابتدایی از آن هاست و این اعمال را فقط ذهنی می تواند انجام 
دهد که در وضعیت انزوا باشد.

این شکل از وابستگی نشان می دهد که چگونه امر غیرشخصی می تواند بر جمع 
مسلط شود، به این شرط که بدانیم چگونه از آن استفاده کنیم.

هرکس که یک بار به مرتبۀ امر غیرشخصی رسیده باشد نسبت به همۀ انسان ها 
مسئولیت دارد؛ مسئولیتِ او نه مراقبت از شخص ایشان، بلکه مراقبت از پتانسیل های 

شکنندۀ نهفته در وجودشان برای صعود به قلمرو امر غیرشخصی است.
ضرورتِ احترام به تقدسِ ابنای بشر را پیش از همه باید با چنین مردانی در میان 
که  شود  مطرح  کسی  با  این که  مگر  شد  نخواهد  محقق  ضرورت  این  زیرا  گذاشت. 

می تواند آن را بفهمد.
بیهوده است که به جماعتی توضیح دهیم در هریک از اجزای تشکیل دهنده اش 
چیزی وجود دارد که نباید متعرض آن شود. نخست این که جماعت را جز در وهم 
نمی توان کس به شمار آورد؛ جماعت وجودی صرفاً انتزاعی است و فقط می توان در 
وهم با آن سخن گفت. و، ازاین گذشته، اگر هم جماعت کسی باشد، کسی است که 

نمی خواهد به چیزی جز خودش احترام بگذارد.
محدود  را  شخص  می خواهد  جماعت  که  نیست  این  اصلی  خطر  علاوه،  به 
سازد، بلکه در این است که شخص می خواهد خود را فدای جماعت کند. و شاید 

هم خطر اول صرفاً جنبه ای ظاهری و فریبنده از خطر دوم باشد.
به  آن  گفتن  است،  مقدّس  شخص  بگوییم  جمع  به  است  بیهوده  که  همان طور 
شخص هم بیهوده است. شخص نمی تواند این را باور کند. شخص احساس تقدّس 
نمی کند. علت این که شخص احساس تقدّس نمی کند این است که به واقع مقدّس 

نیست.
اگر برخی تصور دیگری داشته باشند و احساس کنند چیزی مقدّس در شخص 
همۀ  به  و  بخشند  عمومیت  را  آن  می توانند  که  باشند  داشته  باور  و  هست  خودشان 

اشخاص منتقل کنند، دچار توهمی مضاعف اند.
آنچه اینان احساس می کنند معنای راستینِ تقدّس نیست، بلکه تقلیدی دروغین 



۱۱۲ قدرت کلمات

از آن است که جماعت به ایشان القا کرده است؛ و اگر آن را در شخصِ خود احساس 
می کنند به این دلیل است که [تقدّسِ خیالی آن ها] بهره ای از منزلت اجتماعی دارد 

که ناشی از احترام جماعت به شخص است.
به همین دلیل این اشخاص به خطا گمان می کنند که می توانند موردِ خود را تعمیم 
دهند. انگیزۀ آن ها خیرخواهانه است، اما آن اندازه نیرو ندارد که ایشان را قادر سازد 
حقیقت  این  به  پی بردن  اما  ببینند.  نشان  و  بی نام  تودۀ  از  غیر  چیزی  را  مردم  تودۀ 

برای شان دشوار است چون با تودۀ مردم تماسی ندارند.
شخصِ درونِ آدمی موجودیتی است در عذاب؛ احساس سرما می کند و پیوسته 

در جست وجوی پناهگاهی گرم است.
گرم  آغوش  در  بالفعل  یا  بالقوه  به نحو  درون شان  در  شخص  این  که  کسانی  اما 

مراقبت اجتماعی آرمیده است، از این واقعیت بی خبرند.
به همین سبب بود که فلسفۀ شخص گرایی۱ از حلقه های مردمی سرچشمه نگرفت 
شهرت  و  نام  کسب  امید  که  کسانی  گرفت،  پا  نویسندگان  میان  در  بلکه  نبالید،  و 

بخشی از حرفۀ ایشان است.
روابط میان جماعت و شخص را باید تنها به این هدف تنظیم کرد که هر چیز مخرّبی 

که مانع رشد و شکوفاییِ اسرارآمیزِ عنصرِ غیرشخصی در روح باشد از میان برود.
این به این معناست که، از یک سو، هر شخص باید فرصت و آزادی کافی داشته 
باشد تا برای استفاده از وقت خود برنامه ریزی کند؛ فرصت این که پیوسته به مراتب 
والاتری از توجه، خلوت و سکوت دست یابد. از سوی دیگر، شخص نیاز به گرما و 

مراقبت دارد تا مبادا محنت سبب شود که خود را در جماعت غرق سازد.
*

دموکراتیک،  جوامع  حتی  و  مدرن،  جوامع  می رسد  نظر  به  باشد،  این  خیر  اگر 
کارخانۀ  در  هرجا  از  بیش  هستند.  شر  سوی  به  پیشروی  مشغول  ممکن  جای  تا 
اراده ای  دخالت  به سبب  می رسد.  خود  منتهای  به  تقریباً  وحشت  که  است  مدرن 

1. personalism



شخصیت انسانی ۱۱۳

ژرفای  در  روح شان  و  دارند  قرار  عصبانیت  و  عجز  حالت  در  مدام  کارگران  بیرونی، 
اینان  به  آنچه  اما  دارد؛  نیاز  گرما  و  سکوت  به  انسان  می زند.  دست وپا  فلاکت  سرد 

می دهند زمهریر است.
بدنی  کار  بیافریند.  حقارتی  چنین  نمی تواند  اما  باشد،  دردناک  شاید  بدنی  کار 
دارد،  علم  و  هنر  با  برابر  ارزشی  که  است  متفاوت  چیزی  نیست؛  علم  نیست؛  هنر 

چون مثل آن دو فرصتی فراهم می کند که وارد مرتبه ای غیرشخصی از توجه شویم.
اگر جوانی مستعد را به این سنخ کارها بگمارند و او را کارگر تسمه نقّاله یا کارگر 
جوانی  در  را  واتو۱  چشم های  که  نیست  آن  از  کمتر  جنایت  این  کنند،  کارمزدی 
درآورند و مجبورش کنند سنگ آسیاب را بگرداند. تفاوت در این است که مهارت 

نقاش را می توان دید ولی مهارت دیگری را نمی توان.
کار بدنی نیز به اندازۀ هنر و علم، اما به شکلی دیگر، تماسِ مستقیم با واقعیت، 

با حقیقت، با زیباییِ این عالَم و با آن حکمت ابدی است که قانون این عالَم است.
به  درست  می رود،  شمار  به  مقدسات  به  توهین  کار  خوارداشتِ  به همین دلیل، 

همان معنی که خوارداشتِ عشای ربانی توهین به مقدسات است.
یک  از  قربانی شدن  با  که  می فهمیدند  اگر  درمی یافتند،  را  نکته  این  کارگران  اگر 
بسیار  مقاومت شان  آن گاه  می کنند،  هم دستی  مقدسات  به  توهین کنندگان  با  نظر 
شدیدتر از وقتی می بود که صرفاً برای احقاق حقوق شخصی شان می جنگند. آن گاه 
مسئلۀ آن ها دیگر نه مطالبه ای اقتصادی بلکه احساسی از اعماق وجودشان می بود، 
احساسی بسیار نیرومند و حیاتی مانند احساس دختر جوانی که به زور وادار به کار 
در فاحشه خانه شود؛ و، درعین حال، این احساس همچون فریاد امیدی می بود که از 

اعماق قلب شان سر دهند.
برای  که  است  گنگ  چنان  هست،  کارگران  وجود  در  قطعاً  که  احساس،  این 
خودشان هم قابل تشخیص نیست و سخنوران حرفه ای نمی توانند این احساس آن ها 

را به بیان درآورند.

۱. ژان آنتوان واتو (Jean-Antoine Wateau) (۱۶۸۴-۱۷۲۱)، نقاش فرانسوی. ـ م.


	GHODRATe KALAMAT ONVANFAREE.pdf
	Page 1

	Blank Page
	GHODRATe KALAMAT  ONVAN.pdf
	Page 1




